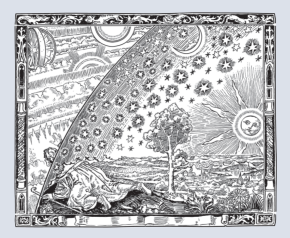
# Mistica e Filosofia





## Mistica e Filosofia

Οἱ ὁρθῶς φιλοσοφοῦντες ἀποθνήσκειν μελετῶσι Platone, Fedone, 67e



PUBBLICAZIONE SEMESTRALE DIRETTORE MARCO VANNINI



#### Mistica e Filosofia Periodico semestrale

Direttore responsabile: Giovanni Gentile

Direttore: Marco Vannini

Comitato scientifico: Roberto Celada Ballanti Francesco Gaiffi Beatrice Iacopini Alfredo Jacopozzi Salvatore Lavecchia Giangiorgio Pasqualotto Fausto Sbaffoni OP

Redazione: Editoriale Le Lettere Via Meucci 17/19 50012 Bagno a Ripoli (FI) periodici@lelettere.it Tel.: 055 645103

*Per abbonarsi*: abbonamenti.distribuzione@editorialefirenze.it Tel.: 055 645103

Abbonamenti 2021: PRIVATI: Italia € 60, 00 – Estero € 100, 00 ISTITUZIONI Italia € 90, 00 – Estero € 140, 00

Registrazione presso il Tribunale di Firenze n. 6105 dell'11/07/2019

ISSN 2612-7741

### Indice

| Saggi                                                                                                                |          |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| Marco Vannini, Naturale e soprannaturale                                                                             | p.       | 9   |
| Salvatore Lavecchia, Il tempo come generatività dell'anima. Un orizzonte plotiniano                                  | <b>»</b> | 27  |
| $Raffaella \ Arrobbio, \textit{Come lo spazio} \ Considerazioni sul senso dell'allenamento mentale nel Buddhadharma$ | <b>»</b> | 37  |
| Adriano Mariani, Leopardi. "Misterio grande": la riduzione dell'infinito al nulla                                    | <b>»</b> | 49  |
| Pietro Antonio Ferrisi, Impotenza divina ed esistenza del male nella filosofia di Hans Jonas. Osservazioni critiche  | <b>»</b> | 69  |
| Carlo Lapucci, Il divino nei proverbi                                                                                | <b>»</b> | 87  |
| Fabrizio Valenza, Il momento dell'unificazione nell'Eucaristia                                                       | <b>»</b> | 107 |
| Inedito                                                                                                              |          |     |
| Meister Eckhart, Laetare sterilis, quae non paris                                                                    | <b>»</b> | 129 |
| Recensioni                                                                                                           |          |     |
| Michel Fromaget, Corps-âme-esprit. Introduction à l'anthropologie ternaire (M. Vannini)                              | <b>»</b> | 137 |
| Benjamin Constant, Della religione, considerata nella sua sorgente, nelle sue forme e nei suoi sviluppi (M. Vannini) | <b>»</b> | 141 |
| Giovanni Taulero, <i>Le profondità dell'anima</i> (B. Iacopini)                                                      | <b>»</b> | 145 |
| Erasmo da Rotterdam, <i>Umanesimo cristiano</i> (V. Del Nero)                                                        | <b>»</b> | 149 |

VINCENZO NOJA, Meditazione e contemplazione secondo l'ebraismo, il cri-

stianesimo e l'islam (S. Moser) ...... » 155

| Gli Italiani e la Bibbia nella prima età moderna. Leggere, interpretare, ri- |          |     |
|------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| scrivere (V. Del Nero)                                                       | p.       | 157 |
|                                                                              | r        | · · |
|                                                                              |          |     |
| Abstracts                                                                    | <b>»</b> | 163 |
|                                                                              |          | - / |

### **RECENSIONI**

BENJAMIN CONSTANT, *Della religione, considerata nella sua sorgente, nelle sue forme e nei suoi sviluppi*, traduzione e saggio introduttivo di Roberto Celada Ballanti, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2019, pp. 204, euro 18,00.

Il lavoro che presentiamo costituisce la prima traduzione italiana della *Prefazione* e del Libro I dell'opera *De la Religion, considérée dans sa source, ses formes et ses développements*, apparsa in cinque tomi tra il 1824 e il 1831, di Benjamin Constant, uno dei padri fondatori, com'è noto, del liberalismo politico moderno. Teorico della democrazia liberale, scienziato politico e giuridico, letterato e romanziere, politico impegnato che debutta nella Rivoluzione francese, matura sotto il regime napoleonico, invecchia durante la monarchia della Restaurazione; meno noto è che Constant, nato a Losanna nel 1767, sia stato un teorico e uno storico delle religioni.

In realtà, a quest'opera sui politeismi antichi, scandita in quindici Libri, Constant attese tutta la vita. Tra il giovanile audace *pamphlet* antireligioso pensato nello spirito di d'Holbach e Helvétius del 1785, di cui non è rimasta traccia, e il vecchio Constant che nel dicembre del 1830 muore intento a correggere il quinto volume della *Religion*, che uscirà postumo insieme al quarto nell'aprile del 1831 – come postumi usciranno, nel 1833, i due volumi che compongono *Du Polythéisme romain*, sotto la direzione di Jacques Matter – trascorrono quarantacinque anni nel corso dei quali, tra lunghe pause, mille incertezze e ripensamenti circa il piano del lavoro, si dipana la "lunga fedeltà" di Constant alla propria opera religiosa, fatta di un travaglio analitico che conosce, nell'*iter* euristico, alcuni snodi cruciali, tutti segnati significativamente dalle città tedesche in cui Constant dimorò, nel corso delle sue infinite peregrinazioni europee: Brunschwick, Weimar, Göttingen.

Ne è risultata un'opera di immensa erudizione, che nel Libro I, qui tradotto, contiene una sorta di introduzione generale, nella quale si de-

linea un'autentica teoria della religione nella sua sorgente trascendentale e nel suo sviluppo storico. Nel lungo e articolato studio introduttivo, il curatore mette in luce, oltre alla genesi dell'opera nella biografia dell'autore, i pilastri costitutivi della teoria della religione constantiana, ricondotti opportunamente a quella linea del «pensiero religioso liberale», oltre che dello «storicismo critico-problematico», non hegeliano, non assoluto, di cui il testo di Constant rappresenta uno dei vertici illuministi, insieme alle opere religiose di Kant, di Lessing, di Schleiermacher: tutti autori studiati da Constant, in particolare l'ultimo, di cui il losannese legge nel novembre del 1804 i Discorsi sulla religione ricavandone una grande impressione e finendo per ricalcarne da vicino la dottrina.

Lavoro, quello storico-religioso di Constant, censurato (si pensi al duro giudizio di Rosmini in Italia) e tosto caduto nel silenzio. Come conferma Celada Ballanti, analizzando le ragioni della mancata storia degli effetti del testo,

proprio l'appartenenza al filone liberale-religioso ha decretato la censura e poi l'oblio in cui l'opera di Constant è subito caduta. Se, come scrive Karl Barth nella *Teologia protestante del secolo XIX* – opera nella quale, sia detto di passaggio, Constant avrebbe ben figurato, quanto meno per la sua teoria della religione, accanto a Rousseau, ai neologi, a Lessing, a Kant, a Herder, a Schleiermacher, a Hegel, a incarnare l'imborghesimento e l'umanizzazione del cristianesimo che segnano, nella prospettiva barthiana, l'età liberale della teologia protestante, e a rappresentare il cruciale *metaxu* compreso tra tardo Illuminismo, Frühromantik, Klassik –, se, si diceva con Barth, il secolo XIX è stato teologicamente il secolo di Schleiermacher, non lo è stato certo di Constant, a lui pur così prossimo per ispirazione. Insuccesso, assenza del dibattito sperato, quando non condanna, spiegabili non solo a causa dei tempi lunghi della pubblicazione – i sette anni occorsi per l'apparizione dei cinque tomi –, e neanche solo a causa dell'antropologia e della teoria della religione che informavano l'opera, in anticipo sui tempi, mentre per l'erudizione che l'appesantiva essa veniva troppo tardi, quando lo spirito dei Lumi era giunto al tramonto. C'è dell'altro. Si tratta di un'altra inattualità, che segna la sorte dei pensatori che, come Constant, hanno svolto il loro cammino di pensiero nel solco della tradizione religioso-liberale – la stessa di Lessing, Kant, Schleiermacher, Herder, per indicare alcuni degli ispiratori del pensatore di Losanna – la quale, per onorare il valore della libertà nella ricerca de vera religione e de vera ecclesia, ha pagato con la solitudine il proprio distinguersi dalle ortodossie quanto dai laicismi immanentistici. (pp. 23-24)

Quali dunque i pilastri della teoria della religione constantiana? Anzitutto, la distinzione tra «sentimento religioso» e «forme religiose». Questa è davvero la struttura fondamentale dell'intera opera, al punto che

Constant definisce la Religion una «storia del sentimento religioso». Per lui, in realtà, ciò che nel dominio delle religioni merita l'attributo di «religioso», prima delle religioni storiche, è il «sentimento», il nome che assume la religiosità onnipervasiva presente a priori nella coscienza, la determinazione costitutiva e trascendentale che, per la sua ampiezza, filtra di sé tutte le altre, tutti gli ambiti dell'umano, dall'etica alla politica. Struttura kantianamente trascendentale, ma non priva di natura mistica, tanto che Constant usa l'espressione «fondo dell'anima» per definirla.

Così, la storia comparata delle religioni diviene un «gigantesco scandaglio» dell'uomo in quanto essere naturaliter religioso. De la Religion si pone, così, come un'analisi del sentimento religioso e della sua progressiva liberazione ed emendazione attraverso le forme storiche, teso a documentare la sua universalità e il legame con il principio della libertà, per quanto tale nesso risulti oscurato e tradito nella maggioranza delle esperienze storiche.

Una dissimmetria strutturale, spiega Celada Ballanti, segna la relazione tra sentimento religioso e forme: tra la «soprannaturale naturalità» del primo, che è moto di trascendimento, sete di infinito, desiderio, grido dell'anima, libertà e ulteriorità, e la storicità delle seconde, le quali, scaturendo dall'urgenza di ordinare, stabilizzare, conservare la rivelazione che avviene nel sentimento, recano in sé un principio stazionario, di inerzia, che finisce per cozzare con la pulsione desiderante in senso trascendentivo del sentimento stesso.

La religione – tale è il principio che né i teologi o i credenti in senso confessionale né gli atei potevano comprendere – è sempre aldilà della sua incarnazione storica. Nessuna forma può esaurirla. Il sentimento religioso è sempre lo stesso nell'evolversi storico, mentre ciò che muta sono le forme, abitate da quel sentimento che le genera ma poi le abbandona per crearne sempre di nuove. Ma in questo processo si introduce un secondo pilastro teorico: la distinzione che Constant pone tra «religioni libere» e «religioni sacerdotali». La storia delle religioni è storia della lotta tra l'originaria libertà religiosa e i traviamenti indotti dal potere religioso, tra le religioni che sono riuscite, in qualche modo a serbarne intatta la purità e quelle che l'hanno asservita. Si avverte in questa critica alla componente sacerdotale la radice protestantica del pensiero religioso di Constant, che pensa alla storia delle religioni come lotta tra libertà religiosa e potere autoritario del ceto sacerdotale.

C'è poi un terzo pilastro della teoria constantiana, dopo la dialettica tra sentimento e forme e la dicotomia tra religioni libere e sacerdotali, a formare un disegno complesso, problematico, su più piani: l'idea teleologica, finalistica, che intrama la storia delle religioni. La religione reca in sé, nel suo originarsi dal sentimento religioso, l'idea di perfe-

zione. Compiuto in sé, ritagliandosi nella figura storica, il sentimento ne riemerge in termini di desiderio di perfezione che nessuna forma può contenere in sé, perciò come tendenza alla perfettibilità che non lascia tranquilla nessuna forma, inoculando in essa una inquietudine che solo il culto sacerdotale stazionario può temporaneamente atrofizzare.

Tuttavia, come spiega Celada Ballanti, la teleologia constantiana nulla ha a che fare con l'hegelismo, né segna una reintroduzione della metafisica nella teoria della religione. Infatti, si tratta di una «teleologia senza telos», ossia di un infinito tendere perfettivo senza termine finale. La dottrina religiosa di Constant congeda, in realtà, archai e telos, archeologia ed escatologia, e concepisce la religione, in sintonia coi presupposti kantiano-schleiermacheriani che la informano, come invocazione di senso che non riceve mai certezza e sicura destinazione. Non a caso, come scrive il curatore, a meglio rappresentarla è il lamento degli eroi tragici greci, come di Giobbe.

Marco Vannini

